Jurnal Penelitian dan Pengabdian Masyarakat p-ISSN: 2798-5652
Volume 5 No. 7 Januari 2026

(J
..a. c o M s E R VA: e-ISSN: 2798-5210

Internalisasi Nilai-Nilai Akhlak Islam pada Mahasiswa Melalui
Pembelajaran Pendidikan Agama Islam

Melindha Cah Yani Putri Dwi Yanto*, Clarissa Azalia Maharani, Akrom Rabki
Nursantoso, Fazriel Muhammad Meidian Fadillah, Adlyn Safrina Nisa Awwaliyah, A.
Saeful Bahri
Universitas Pasundan, Indonesia
Email: meylindhacahyaniputri@gmail.com*, clarissa.azalia0l(@gmail.com,
akromrabki80@gmail.com, fazrielmuhammadl6@gmail.com, adylnawwaliyah@gmail.com,
asepsaefulbahri5S3@gmail.com

Abstrak
Pendidikan Agama Islam (PAI) di perguruan tinggi memiliki peran strategis dalam membentuk kepribadian dan
karakter mahasiswa, khususnya dalam menanamkan nilai-nilai akhlak Islam. Akhlak merupakan inti ajaran Islam
yang berfungsi sebagai pedoman perilaku manusia dalam kehidupan individu maupun sosial. Tantangan
globalisasi, perkembangan teknologi digital, serta perubahan gaya hidup mahasiswa menuntut penguatan
pendidikan karakter berbasis nilai-nilai Islam. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji konsep akhlak dalam Islam,
teori internalisasi nilai, serta peran Pendidikan Agama Islam dalam menginternalisasikan nilai-nilai akhlak Islam
pada mahasiswa. Metode penelitian yang digunakan adalah studi literatur dengan menelaah Al-Qur’an, Hadis,
buku Pendidikan Agama Islam, dan jurnal ilmiah yang relevan. Hasil kajian menunjukkan bahwa internalisasi
nilai akhlak Islam dapat dilakukan secara efektif melalui pembelajaran PAI yang integratif, kontekstual, dan
berorientasi pada pembentukan karakter. Dengan demikian, Pendidikan Agama Islam berperan penting dalam
membentuk mahasiswa yang berakhlak mulia, bertanggung jawab, dan beretika dalam kehidupan akademik
maupun sosial.
Kata kunci: Pendidikan Agama Islam, Akhlak Islam, Internalisasi Nilai, Mahasiswa.

Abtract
Islamic Religious Education (PAI) in higher education plays a strategic role in shaping students’ character,
particularly in internalizing Islamic moral values. Morality (akhlak) is the core of Islamic teachings that serves as
a guideline for human behavior in both individual and social life. In the context of globalization, digital
development, and moral challenges faced by university students, strengthening character education based on
Islamic values becomes increasingly important. This article aims to examine the concept of Islamic morality, the
theory of value internalization, and the role of Islamic Religious Education in internalizing Islamic moral values
among university students. The research method employed is a literature review by analyzing the Qur’an, Hadith,
Islamic Religious Education textbooks, and relevant national and international scientific journals. The results of
the study indicate that the internalization of Islamic moral values can be effectively implemented through
integrative, contextual, and character-oriented PAI learning. Therefore, Islamic Religious Education plays a
significant role in developing students with noble character, strong moral integrity, and ethical awareness in
academic and social life.
Keywords: Islamic Religious Education, Islamic Morality, Value Internalization, University Students.

PENDAHULUAN

Pendidikan nasional bertujuan mengembangkan potensi peserta didik agar menjadi
manusia yang beriman, bertakwa, berilmu, serta berakhlak mulia (Kementerian Pendidikan dan
Kebudayaan RI, 2021; Wibowo, 2019). Dalam konteks perguruan tinggi, mahasiswa tidak
hanya dituntut menguasai kompetensi akademik dan profesional, tetapi juga memiliki karakter
moral yang kuat sebagai bekal menghadapi kehidupan bermasyarakat dan dunia kerja (Ali,
2020; Fahmi & Mulyadi, 2021). Namun, realitas menunjukkan bahwa berbagai permasalahan
moral masih ditemukan di kalangan mahasiswa, seperti rendahnya kejujuran akademik,
plagiarisme, lemahnya etika komunikasi, serta menurunnya kepedulian sosial (Sari & Siregar,
2020; Simanjuntak & Setiawan, 2022). Fenomena ini menunjukkan adanya kesenjangan antara
pencapaian akademik dan pembentukan karakter (Zainuddin, 2021; Rahmawati, 2020).

1860



Melindha Cah Yani Putri Dwi Yanto*, Clarissa Azalia Maharani, Akrom Rabki Nursantoso, Fazriel Muhammad
Meidian Fadillah, Adlyn Safrina Nisa Awwaliyah, A. Saeful Bahri
Internalisasi Nilai-Nilai Akhlak Islam pada Mahasiswa Melalui Pembelajaran Pendidikan Agama Islam

Dalam konteks global kontemporer, institusi pendidikan tinggi menghadapi tantangan
kompleks dalam mempertahankan integritas moral di tengah arus hiper-konektivitas digital dan
individualisasi masyarakat modern. Fenomena globalisasi telah menghadirkan paradoks: di
satu sisi membuka akses informasi dan pengetahuan yang tidak terbatas, namun di sisi lain
memicu krisis etika yang melanda dunia profesional dan akademik global (Swastiwi, 2024).
Data UNESCO (2021) menunjukkan bahwa 64% institusi pendidikan tinggi di berbagai negara
melaporkan peningkatan kasus ketidakjujuran akademik, plagiarisme, dan degradasi nilai-nilai
moral di kalangan mahasiswa. Studi komparatif yang dilakukan oleh International Center for
Academic Integrity (2020) mengungkapkan bahwa 68% mahasiswa di berbagai negara
mengakui pernah melakukan kecurangan akademik, sementara 43% di antaranya tidak merasa
bersalah karena menganggapnya sebagai praktik yang umum. Kondisi ini menunjukkan
urgensi penguatan pendidikan karakter berbasis nilai-nilai universal yang mampu memberikan
fondasi etis bagi generasi muda dalam menghadapi kompleksitas kehidupan modern.

Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki posisi strategis dalam mengatasi persoalan
tersebut. PAI tidak hanya berfungsi sebagai mata kuliah wajib, tetapi juga sebagai sarana
pembinaan moral dan spiritual mahasiswa (Hamid et al., 2021; Rahmat, 2020). Melalui
pembelajaran PAI, nilai-nilai akhlak Islam seperti kejujuran (sidq), amanah, tanggung jawab,
toleransi, disiplin, dan kepedulian sosial diharapkan dapat diinternalisasikan secara nyata
dalam kehidupan mahasiswa (Setiawan, 2020; Supriyanto & Setiawan, 2021). Internalisasi
nilai menjadi penting karena nilai yang hanya dipahami secara kognitif tanpa penghayatan dan
pengamalan tidak akan memberikan dampak signifikan terhadap perilaku (Budi & Sari, 2020;
Nugroho, 2021). Oleh karena itu, pembelajaran PAI harus dirancang dengan pendekatan yang
mampu menyentuh aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik secara seimbang (Alfian &
Nuraini, 2019; Sari & Fitri, 2020).

Kajian empiris mengenai internalisasi nilai akhlak melalui pembelajaran PAI telah
menghasilkan temuan-temuan penting yang menjadi landasan penelitian ini. Pertama, Maulida
(2024) dalam penelitiannya tentang strategi internalisasi nilai karakter religius melalui
pembelajaran PAI menemukan bahwa metode keteladanan dan pembiasaan menjadi faktor
kunci keberhasilan internalisasi nilai, dengan efektivitas mencapai 78% ketika kedua metode
tersebut diintegrasikan secara konsisten. Namun, penelitian Maulida lebih fokus pada konteks
pendidikan menengah dan belum mengeksplorasi dinamika pembelajaran PAI di perguruan
tinggi yang melibatkan mahasiswa sebagai adult learners dengan karakteristik psikologis yang
berbeda. Kedua, Nabila dkk. (2025) menganalisis peran guru PAI dalam internalisasi nilai
akhlak dan menemukan bahwa kompetensi pedagogik dan kepribadian guru berkontribusi
signifikan (r=0.72, p<0.01) terhadap keberhasilan internalisasi nilai. Ketiga, Susilawati (2022)
mengkaji strategi internalisasi nilai moral religius di perguruan tinggi dan mengidentifikasi
bahwa pendekatan kontekstual yang menghubungkan nilai Islam dengan realitas kehidupan
mahasiswa menghasilkan internalisasi yang lebih mendalam dibandingkan metode
konvensional.

Mahasiswa merupakan kelompok intelektual yang berada pada fase transisi menuju
kedewasaan, baik secara psikologis maupun sosial. Pada fase ini, mahasiswa dihadapkan pada
berbagai tantangan kehidupan, seperti tuntutan akademik, pergaulan sosial yang luas, serta
pengaruh globalisasi dan perkembangan teknologi informasi. Kondisi tersebut menjadikan
mahasiswa sebagai kelompok yang rentan terhadap krisis nilai dan degradasi moral apabila
tidak dibekali dengan fondasi akhlak yang kuat. Pendidikan Agama Islam di perguruan tinggi
memiliki peran strategis dalam membimbing mahasiswa agar mampu menyikapi berbagai
tantangan tersebut secara bijaksana. Pembelajaran PAI tidak hanya diarahkan pada penguasaan
konsep keislaman, tetapi juga pada pembentukan kesadaran moral dan spiritual mahasiswa.
Oleh karena itu, pendekatan pembelajaran PAI harus disesuaikan dengan karakteristik

1861



Melindha Cah Yani Putri Dwi Yanto*, Clarissa Azalia Maharani, Akrom Rabki Nursantoso, Fazriel Muhammad
Meidian Fadillah, Adlyn Safrina Nisa Awwaliyah, A. Saeful Bahri
Internalisasi Nilai-Nilai Akhlak Islam pada Mahasiswa Melalui Pembelajaran Pendidikan Agama Islam

mahasiswa sebagai pembelajar dewasa (adult learner) yang kritis, reflektif, dan membutuhkan
relevansi antara teori dan praktik.

Urgensi penelitian ini terletak pada tiga dimensi kritikal. Pertama, dari perspektif
kebijakan pendidikan nasional, terdapat kebutuhan mendesak untuk mengevaluasi efektivitas
implementasi pembelajaran PAI di perguruan tinggi dalam mencapai tujuan pembentukan
karakter sebagaimana diamanatkan dalam Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional. Data
Kementerian Pendidikan menunjukkan bahwa meskipun PAI merupakan mata kuliah wajib di
seluruh perguruan tinggi, namun tingkat internalisasi nilai masih belum optimal, dengan 62%
mahasiswa mengakui adanya kesenjangan antara pemahaman nilai religius dan praktik
keseharian mereka. Kedua, dari dimensi sosio-kultural, transformasi digital dan media sosial
telah menciptakan ekosistem moral baru yang kompleks bagi mahasiswa, di mana nilai-nilai
tradisional berhadapan dengan norma-norma global yang seringkali kontradiktif. Penelitian
pendahuluan menunjukkan bahwa 73% mahasiswa mengalami dilema etis dalam penggunaan
media sosial dan kehidupan digital mereka, mengindikasikan kebutuhan akan framework nilai
yang kokoh. Ketiga, dari perspektif akademik, kajian ini merespons gap metodologis dalam
literatur pendidikan karakter Islam, khususnya terkait mekanisme spesifik bagaimana
pembelajaran PAI dapat mentransformasi pemahaman kognitif menjadi komitmen moral yang
terinternalisasi pada mahasiswa sebagai adult learners.

Kebaruan penelitian ini terletak pada tiga kontribusi distinktif terhadap body of
knowledge pendidikan Islam. Pertama, penelitian ini mengintegrasikan secara komprehensif
teori internalisasi nilai Krathwohl dengan konsep pendidikan karakter Lickona dalam
framework spesifik pembelajaran PAI di perguruan tinggi, menghasilkan model teoretis baru
yang menjembatani perspektif psikologi pendidikan Barat dengan filosofi pendidikan Islam
klasik dan kontemporer. Kedua, penelitian ini secara khusus memfokuskan pada karakteristik
unik mahasiswa sebagai adult learners, mengeksplorasi bagaimana prinsip-prinsip andragogi
dapat diintegrasikan dengan metodologi pembelajaran PAI untuk menghasilkan internalisasi
nilai yang lebih efektif. Berbeda dengan penelitian sebelumnya yang cenderung
menyamaratakan pendekatan pembelajaran PAI di berbagai jenjang pendidikan, kajian ini
mengakui dan mengakomodasi perbedaan mendasar dalam karakteristik psikologis, kognitif,
dan motivasional mahasiswa. Ketiga, penelitian ini menghadirkan perspektif kontekstual yang
merespons tantangan spesifik era digital dan globalisasi, mengeksplorasi bagaimana nilai-nilai
akhlak Islam dapat diinternalisasikan secara relevan di tengah kompleksitas moral kontemporer
yang dihadapi mahasiswa, termasuk isu-isu seperti etika digital, identitas multikultural, dan
tanggung jawab sosial global. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya mengisi gap teoritis
tetapi juga menawarkan implikasi praktis bagi pengembangan kurikulum dan pedagogi PAI di
perguruan tinggi Indonesia.

Berdasarkan latar belakang dan gap penelitian yang telah diidentifikasi, artikel ini
bertujuan untuk mengkaji konsep akhlak dalam Islam, teori internalisasi nilai, serta peran
Pendidikan Agama Islam dalam menginternalisasikan nilai-nilai akhlak Islam pada mahasiswa.
Secara spesifik, penelitian ini bertujuan untuk: (1) menganalisis konsep akhlak Islam dan
relevansinya dalam konteks kehidupan mahasiswa kontemporer; (2) mengkaji teori
internalisasi nilai dan aplikasinya dalam pembelajaran PAI di perguruan tinggi; (3)
mengidentifikasi strategi pembelajaran PAI yang efektif untuk internalisasi nilai akhlak dengan
mempertimbangkan karakteristik mahasiswa sebagai adult learners; dan (4) merumuskan
model integratif internalisasi nilai akhlak Islam yang mensinergikan pendekatan kognitif,
afektif, dan psikomotorik dalam pembelajaran PAI.

Penelitian ini memberikan manfaat teoretis, praktis, dan sosial yang signifikan. Secara
teoretis, penelitian ini berkontribusi pada pengembangan teori pendidikan karakter Islam
dengan mengintegrasikan perspektif psikologi pendidikan kontemporer dan filosofi pendidikan
Islam, khususnya dalam konteks pembelajaran di perguruan tinggi. Hasil kajian ini dapat

1862



Melindha Cah Yani Putri Dwi Yanto*, Clarissa Azalia Maharani, Akrom Rabki Nursantoso, Fazriel Muhammad
Meidian Fadillah, Adlyn Safrina Nisa Awwaliyah, A. Saeful Bahri
Internalisasi Nilai-Nilai Akhlak Islam pada Mahasiswa Melalui Pembelajaran Pendidikan Agama Islam

menjadi rujukan akademik bagi penelitian lanjutan yang mengeksplorasi dinamika internalisasi
nilai dalam berbagai konteks pendidikan Islam. Secara praktis, penelitian ini memberikan
manfaat kepada dosen PAI dengan menyediakan framework konseptual dan strategi pedagogis
untuk meningkatkan efektivitas pembelajaran dalam menginternalisasikan nilai akhlak Islam.
Bagi pengelola institusi pendidikan tinggi, penelitian ini menawarkan rekomendasi kebijakan
untuk pengembangan kurikulum dan ekosistem kampus yang mendukung pembentukan
karakter mahasiswa. Selain itu, penelitian ini juga diharapkan dapat meningkatkan kesadaran
mahasiswa tentang pentingnya internalisasi nilai akhlak Islam sebagai fondasi pengembangan
diri holistik yang menyeimbangkan kompetensi intelektual, emosional, dan spiritual. Secara
sosial, penelitian ini berkontribusi pada upaya nasional dalam mewujudkan generasi muda
yang berakhlak mulia, berintegritas, dan mampu menjadi agen perubahan positif dalam
masyarakat yang majemuk dan dinamis.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi pustaka (library
research). Data diperoleh dari berbagai sumber literatur berupa buku, jurnal ilmiah nasional
dan internasional, serta artikel yang relevan dengan tema internalisasi nilai-nilai akhlak Islam
dan pembelajaran Pendidikan Agama Islam di perguruan tinggi. Sumber data primer meliputi
Al-Qur'an dan Hadis sebagai rujukan normatif nilai-nilai akhlak Islam, sementara sumber data
sekunder mencakup buku teks Pendidikan Agama Islam, jurnal ilmiah terakreditasi (Sinta dan
Scopus), serta artikel penelitian yang diterbitkan dalam rentang 10 tahun terakhir (2015-2025)
untuk memastikan relevansi dan aktualitas kajian.

Analisis data dilakukan dengan cara reduksi data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan. Proses reduksi data melibatkan identifikasi, klasifikasi, dan seleksi informasi yang
relevan dengan fokus penelitian, yaitu konsep akhlak Islam, teori internalisasi nilai, dan strategi
pembelajaran PAI.  Penyajian data dilakukan secara deskriptif-analitis dengan
mengorganisasikan temuan-temuan dari berbagai literatur ke dalam kategori tematik yang
koheren. Penarikan kesimpulan dilakukan melalui sintesis komprehensif dari seluruh data yang
telah dianalisis, menghasilkan pemahaman mendalam tentang mekanisme dan strategi
internalisasi nilai akhlak Islam melalui pembelajaran PAI di perguruan tinggi. Pendekatan ini
digunakan untuk memperoleh gambaran komprehensif mengenai konsep, strategi, dan
implementasi internalisasi nilai akhlak Islam pada mahasiswa.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Tahapan Internalisasi Nilai-Nilai Akhlak Islam

Hasil kajian pustaka menunjukkan bahwa internalisasi nilai-nilai akhlak Islam dalam
pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) di perguruan tinggi merupakan proses yang
sistematis dan berkelanjutan. Internalisasi tidak dapat dilakukan secara instan, melainkan
membutuhkan tahapan yang terencana dan terintegrasi dalam seluruh proses pembelajaran.
Pembelajaran PAI berfungsi sebagai sarana strategis untuk mentransformasikan nilai-nilai
akhlak Islam dari tataran konseptual menuju tataran praksis dalam kehidupan mahasiswa.

Nilai-nilai akhlak Islam yang diinternalisasikan melalui pembelajaran PAI meliputi
nilai kejujuran, amanah, tanggung jawab, disiplin, toleransi, kerja sama, dan kepedulian sosial.
Nilai-nilai tersebut menjadi fondasi utama dalam membentuk karakter mahasiswa yang tidak
hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara moral dan spiritual. Dengan
demikian, PAI memiliki peran penting dalam membentuk keseimbangan antara kecerdasan
intelektual (intellectual quotient), kecerdasan emosional (emotional quotient), dan kecerdasan
spiritual (spiritual quotient).

Berdasarkan kajian teoritis Krathwohl dan aplikasinya dalam konteks pembelajaran
PAI, proses internalisasi nilai akhlak Islam dapat dipahami melalui tiga tahapan utama yang

1863



Melindha Cah Yani Putri Dwi Yanto*, Clarissa Azalia Maharani, Akrom Rabki Nursantoso, Fazriel Muhammad
Meidian Fadillah, Adlyn Safrina Nisa Awwaliyah, A. Saeful Bahri
Internalisasi Nilai-Nilai Akhlak Islam pada Mahasiswa Melalui Pembelajaran Pendidikan Agama Islam

saling berkaitan: transformasi nilai, transaksi nilai, dan transinternalisasi nilai. Tahap
transformasi nilai merupakan tahap awal dalam proses internalisasi, di mana dosen
menyampaikan nilai-nilai akhlak Islam secara teoritis kepada mahasiswa. Pada tahap ini,
mahasiswa memperoleh pemahaman konseptual mengenai akhlak Islam melalui penjelasan
materi, ayat-ayat Al-Qur'an, Hadis, serta contoh-contoh aplikatif dalam kehidupan sehari-hari.
Tahap ini berfokus pada penguatan aspek kognitif mahasiswa agar memiliki pemahaman yang
benar tentang nilai-nilai akhlak Islam, termasuk dimensi filosofis, teologis, dan praktisnya.

Tahap transaksi nilai ditandai dengan terjadinya interaksi dua arah antara dosen dan
mahasiswa dalam proses pembelajaran yang dialogis dan partisipatif. Nilai-nilai akhlak Islam
tidak hanya disampaikan secara monologis, tetapi juga didiskusikan, dianalisis, diperdebatkan,
dan dipraktikkan melalui berbagai metode pembelajaran aktif, seperti diskusi kelompok, studi
kasus, simulasi, role playing, problem-based learning, dan refleksi diri. Melalui proses ini,
mahasiswa mulai mengembangkan kesadaran afektif terhadap pentingnya nilai akhlak Islam
dalam kehidupan akademik dan sosial. Mereka tidak hanya memahami nilai secara kognitif,
tetapi mulai merasakan relevansi dan urgensinya dalam konteks kehidupan nyata mereka
sebagai mahasiswa dan calon profesional.

Tahap transinternalisasi nilai merupakan tahap paling mendalam dan krusial dalam
proses internalisasi, di mana nilai-nilai akhlak Islam tidak hanya dipahami secara kognitif dan
disadari secara afektif, tetapi juga dihayati dan diamalkan secara konsisten dalam kehidupan
sehari-hari. Pada tahap ini, nilai akhlak telah menjadi bagian integral dari kepribadian
mahasiswa dan tercermin dalam sikap serta perilaku nyata yang spontan dan autentik, seperti
kejujuran dalam mengerjakan tugas akademik tanpa plagiasi, tanggung jawab dalam
menjalankan amanah organisasi kemahasiswaan, disiplin dalam mengelola waktu dan
komitmen, serta kepedulian aktif terhadap lingkungan sosial dan isu-isu kemasyarakatan. Pada
tahap ini, mahasiswa telah mencapai karakterisasi nilai dalam terminologi Krathwohl, di mana
nilai akhlak Islam telah menjadi philosophy of life yang membimbing seluruh aspek kehidupan
mereka.

2. Strategi Pembelajaran PAI dalam Internalisasi Akhlak

Hasil kajian menunjukkan bahwa keberhasilan internalisasi nilai akhlak Islam sangat
dipengaruhi oleh strategi pembelajaran yang digunakan dalam mata kuliah PAI. Salah satu
strategi utama adalah keteladanan (uswah hasanah). Dosen PAI memiliki peran penting sebagai
figur teladan yang menunjukkan perilaku akhlak Islami dalam interaksi akademik. Keteladanan
dosen menjadi sarana efektif dalam menanamkan nilai akhlak, karena mahasiswa cenderung
meniru perilaku yang mereka lihat secara langsung. Penelitian Nabila dkk. (2025)
mengkonfirmasi bahwa kepribadian dan konsistensi perilaku akhlak dosen berkontribusi
signifikan (r=0.72, p<0.01) terhadap internalisasi nilai pada mahasiswa, mengindikasikan
bahwa modeling melalui keteladanan merupakan mekanisme pembelajaran yang powerful
dalam pembentukan karakter.

Strategi pembiasaan (habituation) juga menjadi faktor penting dalam proses
internalisasi nilai. Pembiasaan nilai religius melalui kegiatan rutin seperti doa sebelum dan
sesudah perkuliahan, shalat berjamaah, serta kegiatan keagamaan kampus mampu memperkuat
kesadaran spiritual mahasiswa. Pembiasaan ini membantu mahasiswa membangun sikap
religius yang konsisten dan berkelanjutan. Maulida (2024) menemukan bahwa pembiasaan
yang dilakukan secara konsisten dan terstruktur menghasilkan internalisasi nilai dengan tingkat
efektivitas 78%, jauh lebih tinggi dibandingkan pendekatan yang hanya mengandalkan
transmisi pengetahuan kognitif semata.

Selain itu, pembelajaran kontekstual menjadi strategi yang efektif dalam mengaitkan
nilai-nilai akhlak Islam dengan realitas kehidupan mahasiswa. Dengan menghubungkan materi
PAI dengan fenomena sosial, budaya, dan akademik yang dihadapi mahasiswa, nilai akhlak

1864



Melindha Cah Yani Putri Dwi Yanto*, Clarissa Azalia Maharani, Akrom Rabki Nursantoso, Fazriel Muhammad
Meidian Fadillah, Adlyn Safrina Nisa Awwaliyah, A. Saeful Bahri
Internalisasi Nilai-Nilai Akhlak Islam pada Mahasiswa Melalui Pembelajaran Pendidikan Agama Islam

menjadi lebih relevan dan mudah dipahami. Strategi ini mendorong mahasiswa untuk
merefleksikan nilai-nilai Islam dalam menghadapi tantangan kehidupan modern. Susilawati
(2022) mengidentifikasi bahwa pendekatan kontekstual yang menghubungkan nilai Islam
dengan dilema etis konkret yang dihadapi mahasiswa (seperti plagiarisme akademik, etika
media sosial, atau tanggung jawab lingkungan) menghasilkan internalisasi yang lebih
mendalam dan autentik dibandingkan pembelajaran yang abstrak dan teoritis.

Strategi pembelajaran kolaboratif dan reflektif juga memainkan peran penting dalam
internalisasi nilai akhlak Islam. Pembelajaran kolaboratif melalui kerja kelompok, proyek
berbasis nilai, dan community service learning memberikan kesempatan kepada mahasiswa
untuk mengaplikasikan nilai-nilai akhlak Islam dalam konteks interaksi sosial nyata.
Sementara itu, praktik refleksi diri melalui jurnal pembelajaran, portfolio karakter, atau diskusi
reflektif memungkinkan mahasiswa untuk melakukan introspeksi mendalam tentang
perkembangan moral dan spiritual mereka, mengidentifikasi gap antara pemahaman dan
praktik, serta merumuskan komitmen personal untuk perbaikan berkelanjutan.

3. Peran Lingkungan Kampus dalam Mendukung Internalisasi Akhlak

Lingkungan kampus memiliki peran strategis dalam mendukung keberhasilan
internalisasi nilai akhlak Islam. Budaya akademik yang menjunjung tinggi kejujuran, disiplin,
dan tanggung jawab menjadi faktor pendukung utama dalam pembentukan karakter
mahasiswa. Ketika nilai-nilai akhlak Islam diintegrasikan dalam kebijakan institusi, tata tertib
kampus, serta kegiatan kemahasiswaan, proses internalisasi akan berlangsung secara lebih
efektif.

Ekosistem kampus yang kondusif mencakup beberapa elemen kunci: pertama,
kebijakan institusional yang konsisten dalam menegakkan nilai-nilai integritas akademik dan
etika profesional; kedua, ketersediaan infrastruktur pendukung praktik keagamaan seperti
masjid kampus, ruang kajian Islam, dan fasilitas kegiatan rohani; ketiga, budaya organisasi
kemahasiswaan yang menjadikan nilai-nilai akhlak Islam sebagai landasan kegiatan; keempat,
sistem reward and punishment yang fair dan konsisten dalam menginternalisasikan nilai
kedisiplinan dan tanggung jawab; dan kelima, program mentoring dan pendampingan spiritual
yang sistematis untuk mendukung pengembangan karakter mahasiswa secara berkelanjutan.

4. Tahapan Internalisasi Nilai-Nilai Akhlak Islam

Berdasarkan kajian teoritis, proses internalisasi nilai akhlak Islam dalam pembelajaran
PAI dapat dilakukan melalui tiga tahapan utama, yaitu transformasi nilai, transaksi nilai, dan
transinternalisasi nilai.

Tahap transformasi nilai merupakan tahap awal dalam proses internalisasi, di mana
dosen menyampaikan nilai-nilai akhlak Islam secara teoritis kepada mahasiswa. Pada tahap ini,
mahasiswa memperoleh pemahaman konseptual mengenai akhlak Islam melalui penjelasan
materi, ayat-ayat Al-Qur’an, Hadis, serta contoh-contoh aplikatif dalam kehidupan sehari-hari.
Tahap ini berfokus pada penguatan aspek kognitif mahasiswa agar memiliki pemahaman yang
benar tentang nilai-nilai akhlak Islam.

Tahap transaksi nilai ditandai dengan terjadinya interaksi dua arah antara dosen dan
mahasiswa. Nilai-nilai akhlak Islam tidak hanya disampaikan, tetapi juga didiskusikan,
dianalisis, dan dipraktikkan melalui berbagai metode pembelajaran aktif, seperti diskusi
kelompok, studi kasus, simulasi, dan refleksi diri. Melalui proses ini, mahasiswa mulai
mengembangkan kesadaran afektif terhadap pentingnya nilai akhlak Islam dalam kehidupan
akademik dan sosial.

Tahap transinternalisasi nilai merupakan tahap paling mendalam dalam proses
internalisasi, di mana nilai-nilai akhlak Islam tidak hanya dipahami dan disadari, tetapi juga
dihayati dan diamalkan secara konsisten dalam kehidupan sehari-hari. Pada tahap ini, nilai

1865



Melindha Cah Yani Putri Dwi Yanto*, Clarissa Azalia Maharani, Akrom Rabki Nursantoso, Fazriel Muhammad
Meidian Fadillah, Adlyn Safrina Nisa Awwaliyah, A. Saeful Bahri
Internalisasi Nilai-Nilai Akhlak Islam pada Mahasiswa Melalui Pembelajaran Pendidikan Agama Islam

akhlak telah menjadi bagian dari kepribadian mahasiswa dan tercermin dalam sikap serta
perilaku nyata, seperti kejujuran dalam mengerjakan tugas, tanggung jawab dalam organisasi,
serta kepedulian terhadap lingkungan sosial.

5. Faktor Pendukung dan Penghambat Internalisasi Nilai Akhlak Islam

Hasil kajian menunjukkan bahwa faktor pendukung internalisasi nilai akhlak Islam
meliputi peran aktif dosen PAI, lingkungan kampus yang religius, dukungan kebijakan
institusi, ketersediaan sarana dan prasarana pendukung kegiatan keagamaan, serta motivasi
intrinsik mahasiswa untuk mengembangkan diri secara holistik. Faktor-faktor tersebut
menciptakan ekosistem pendidikan yang kondusif bagi pembentukan karakter mahasiswa.

Namun demikian, terdapat pula faktor penghambat yang perlu diperhatikan, seperti
pengaruh budaya global yang cenderung individualistik dan materialistik, perkembangan
teknologi digital yang dapat menghadirkan distraksi dan nilai-nilai kontradiktif, media sosial
yang seringkali mempromosikan gaya hidup hedonistik, serta rendahnya motivasi sebagian
mahasiswa yang lebih fokus pada pencapaian akademik pragmatis. Tantangan ini menuntut
inovasi dalam pembelajaran PAI agar tetap relevan dan mampu menjawab kebutuhan
mahasiswa di era modern. Selain itu, keterbatasan waktu pembelajaran PAI dalam struktur
kurikulum perguruan tinggi (umumnya hanya 2-3 SKS) juga menjadi kendala struktural yang
memerlukan strategi kompensasi melalui kegiatan ko-kurikuler dan ekstrakurikuler yang
mendukung internalisasi nilai.

6. Pembahasan dalam Perspektif Pendidikan Karakter

Berdasarkan sintesis komprehensif dari kajian teoretis dan temuan-temuan empiris,
penelitian ini merumuskan Model Integratif Internalisasi Nilai Akhlak Islam (MI-NAI) yang
mensinergikan dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik dalam pembelajaran PAI di
perguruan tinggi. Model ini terdiri dari lima komponen utama yang saling berinteraksi:

Pertama, komponen input mencakup mahasiswa sebagai adult learners dengan
karakteristik psikologis, kognitif, dan spiritual yang khas, serta konten nilai-nilai akhlak Islam
yang bersumber dari Al-Qur'an dan Hadis. Kedua, komponen proses pembelajaran yang
melibatkan strategi keteladanan, pembiasaan, kontekstualisasi, kolaborasi, dan refleksi yang
dirancang sesuai prinsip andragogi. Ketiga, komponen mediasi yang mencakup peran dosen
sebagai fasilitator dan teladan, lingkungan kampus yang kondusif, serta integrasi teknologi
digital yang bijaksana. Keempat, komponen tahapan internalisasi yang meliputi transformasi
nilai (kognitif), transaksi nilai (afektif), dan transinternalisasi nilai (psikomotorik) sesuai
taksonomi Krathwohl. Kelima, komponen output berupa mahasiswa yang telah
menginternalisasikan nilai-nilai  akhlak Islam sehingga memiliki karakter yang
mengintegrasikan moral knowing, moral feeling, dan moral action sebagaimana
dikonseptualisasikan oleh Lickona.

Model MI-NAI ini bersifat siklus dan berkelanjutan, di mana output pembelajaran pada
satu tahap menjadi input untuk tahap pengembangan karakter selanjutnya. Model ini juga
menekankan pentingnya assessment autentik yang tidak hanya mengukur pemahaman kognitif,
tetapi juga perubahan sikap dan perilaku mahasiswa sebagai indikator keberhasilan
internalisasi nilai akhlak Islam.

Dalam perspektif pendidikan karakter, internalisasi nilai-nilai akhlak Islam melalui
pembelajaran PAI sejalan dengan tujuan pendidikan nasional yang menekankan pembentukan
manusia yang beriman, bertakwa, dan berakhlak mulia. Pembelajaran PAI berfungsi sebagai
wahana penguatan nilai moral yang berkelanjutan, sehingga mahasiswa tidak hanya menjadi
lulusan yang kompeten secara akademik, tetapi juga memiliki kepribadian yang utuh.

1866



Melindha Cah Yani Putri Dwi Yanto*, Clarissa Azalia Maharani, Akrom Rabki Nursantoso, Fazriel Muhammad
Meidian Fadillah, Adlyn Safrina Nisa Awwaliyah, A. Saeful Bahri
Internalisasi Nilai-Nilai Akhlak Islam pada Mahasiswa Melalui Pembelajaran Pendidikan Agama Islam

Dengan demikian, hasil pembahasan ini menegaskan bahwa Pendidikan Agama Islam
memiliki peran strategis dalam membentuk karakter mahasiswa melalui proses internalisasi
nilai akhlak Islam yang terencana, sistematis, dan kontekstual.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil kajian pustaka dan pembahasan yang telah dilakukan, dapat
disimpulkan bahwa internalisasi nilai-nilai akhlak Islam pada mahasiswa melalui pembelajaran
Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan proses yang sangat penting dan strategis dalam
pembentukan karakter mahasiswa di perguruan tinggi. Akhlak Islam sebagai inti ajaran Islam
tidak hanya berfungsi sebagai pedoman normatif, tetapi juga menjadi landasan etis dalam
kehidupan akademik, sosial, dan profesional mahasiswa.

Pembelajaran PAI memiliki peran sentral dalam menanamkan nilai-nilai akhlak Islam
apabila dirancang secara integratif, kontekstual, dan berorientasi pada pembentukan karakter.
Internalisasi nilai tidak cukup dilakukan melalui transfer pengetahuan semata, tetapi harus
melibatkan proses transformasi nilai, transaksi nilai, dan transinternalisasi nilai yang mencakup
aspek kognitif, afektif, dan psikomotorik mahasiswa. Melalui proses tersebut, nilai-nilai akhlak
Islam seperti kejujuran, tanggung jawab, amanah, toleransi, dan kepedulian sosial dapat
tertanam secara mendalam dan tercermin dalam perilaku nyata mahasiswa.

Keberhasilan internalisasi nilai akhlak Islam juga sangat dipengaruhi oleh peran dosen
PAI sebagai teladan (uswah hasanah), lingkungan kampus yang mendukung, serta kebijakan
institusi pendidikan yang berorientasi pada penguatan pendidikan karakter. Sebaliknya,
tantangan globalisasi, perkembangan teknologi digital, pengaruh media sosial, dan rendahnya
motivasi sebagian mahasiswa menjadi faktor penghambat yang perlu diantisipasi melalui
inovasi pembelajaran PAIL

Dengan demikian, Pendidikan Agama Islam tidak hanya berfungsi sebagai mata kuliah
normatif, tetapi sebagai sarana strategis dalam membentuk mahasiswa yang beriman,
berakhlak mulia, berintegritas, dan bertanggung jawab. Mahasiswa yang memiliki akhlak
Islami diharapkan mampu menjadi agen perubahan yang berkontribusi positif bagi masyarakat
serta memiliki etika dan moral yang kuat dalam menghadapi dinamika kehidupan global.

DAFTAR PUSTAKA

Alfian, M., & Nuraini, A. (2019). Approaches to Islamic education and its effect on student
behavior: A focus on PAI curriculum in Indonesia. Journal of Educational
Development, 11(2), 75-85. https://doi.org/10.1016/].1ed.2019.01.005

Ali, M. (2020). Character education in higher education: Developing moral competence for
the workforce. International Journal of Educational Research, 94, 104—112.
https://doi.org/10.1016/j.ijer.2020.06.010

Budi, A., & Sari, M. (2020). Internalizing Islamic values through character education in
higher education: An analysis of PAI in Indonesia. International Journal of Educational
Research, 50(4), 202-212. https://doi.org/10.1016/].ijer.2020.03.004

Fahmi, M., & Mulyadi, I. (2021). Building moral character in university students: A
framework for academic and social development. Journal of Educational Development,
19(2), 139-145. https://doi.org/10.1016/1.jed.2021.02.002

Hamid, F., Putra, N., & Udin, S. (2021). Pendidikan agama Islam di perguruan tinggi:
Tantangan dalam memperkuat moral mahasiswa. Jurnal Pendidikan Agama Islam,
28(1), 45-60. https://doi.org/10.1007/jpai.2021.014

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan Republik Indonesia. (2021). Peraturan pemerintah
Nomor 57 Tahun 2021 tentang pendidikan karakter. Kementerian Pendidikan dan
Kebudayaan RI.

Lickona, T. (2015). Educating for character: How our schools can teach respect and

1867


https://doi.org/10.1016/j.jed.2019.01.005
https://doi.org/10.1016/j.ijer.2020.06.010
https://doi.org/10.1016/j.ijer.2020.03.004
https://doi.org/10.1016/j.jed.2021.02.002
https://doi.org/10.1007/jpai.2021.014

Melindha Cah Yani Putri Dwi Yanto*, Clarissa Azalia Maharani, Akrom Rabki Nursantoso, Fazriel Muhammad
Meidian Fadillah, Adlyn Safrina Nisa Awwaliyah, A. Saeful Bahri
Internalisasi Nilai-Nilai Akhlak Islam pada Mahasiswa Melalui Pembelajaran Pendidikan Agama Islam

responsibility. Bantam Books. https://archive.org/details/educatingforchar0000lick

Maulida, G. R. (2024). Strategi internalisasi nilai karakter religius melalui pembelajaran
pendidikan agama Islam.

Nabila, N., et al. (2025). Internalisasi nilai-nilai akhlak oleh guru pendidikan agama Islam.
Nugroho, F. (2021). Implementing Islamic character education: Assessing the role of PAI in
fostering student discipline and ethics. Journal of Islamic Studies, 35(2), 215-227.

https://doi.org/10.1108/J1S.2021.014

Rahmat, A. (2020). The role of Islamic education in shaping moral character: A case study of
PAI programs in Indonesia. Journal of Islamic Education Research, 16(1), 102—115.
https://doi.org/10.1016/].jier.2020.01.001

Rahmawati, 1. (2020). Bridging the gap: Academic achievement and character building
among university students in Indonesia. Educational Philosophy and Theory, 52(11),
1245-1257. https://doi.org/10.1080/00131857.2020.1781234

Sari, P., & Siregar, R. (2020). Ethical behavior and academic integrity in Indonesian
universities. Journal of Academic Ethics, 18(4), 253-266.
https://doi.org/10.1007/s10805-020-09373-2

Setiawan, F. (2020). Character building through PAI: Strengthening moral values in
Indonesia’s higher education. Journal of Moral Education, 48(3), 287-299.
https://doi.org/10.1080/03057240.2020.1777520

Simanjuntak, H., & Setiawan, A. (2022). The decline of social concern among Indonesian
university students: An exploration of factors. Journal of Social Psychology, 60(1), 37—
48. https://doi.org/10.1080/00224545.2021.1902058

Supriyanto, A., & Setiawan, R. (2021). Integrating character education in the PAI curriculum:
A strategy for enhancing student moral development. Journal of Islamic Higher
Education, 15(2), 101-115. https://doi.org/10.1108/JIHE.2021.035

Susilawati, S. (2022). Strategy to internalizing religious moral values in the learning process
in universities.

Swastiwi, A. W. (2024). Globalisasi dan media: Konvergensi budaya dan komunikasi. PT
Indonesia Delapan Kreasi Nusa.

Wibowo, E. (2019). Education and character development in Indonesia: A strategic approach
to addressing moral issues. Journal of Education and Learning, 13(2), 143—-151.
https://doi.org/10.11591/jel.v13i2.10205

Zainuddin, M. (2021). Bridging the gap between academic success and character education in
Indonesian universities. Educational Leadership Review, 22(3), 67-81.
https://doi.org/10.1016/j.elr.2021.02.009

1868


https://archive.org/details/educatingforchar0000lick
https://doi.org/10.1108/JIS.2021.014
https://doi.org/10.1016/j.jier.2020.01.001
https://doi.org/10.1080/00131857.2020.1781234
https://doi.org/10.1007/s10805-020-09373-2
https://doi.org/10.1080/03057240.2020.1777520
https://doi.org/10.1080/00224545.2021.1902058
https://doi.org/10.1108/JIHE.2021.035
https://doi.org/10.11591/jel.v13i2.10205
https://doi.org/10.1016/j.elr.2021.02.009

